
Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

Feb 2025, VIII (1): 226 – 234                  ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

226 

 

ISLAM DAN TOLERANSI: AKTUALISASI NILAI-NILAI AJARAN 

ISLAM DI TENGAH KEMAJEMUKAN AGAMA DI INDONESIA 

 

Muhamad Muhajir Ansar 

UIN Sunan Kalijaga, Yogyakarta 

email: muhajiransar123456789@gmail.com  
  

Abstract: Islam and tolerance are two things that form a unity that cannot be separated. 

Tolerance in Islam is formed by the values contained in the Koran and hadith as 

guidelines for Muslims. These two guidelines serve as a bridge to apply the concept of 

tolerance in the religious pluralism that exists in Indonesia. Islam is a religion of 

rahmatan lil alamin that upholds the values of tolerance, justice and kindness among 

followers of other religions. Islamic teachings are teachings that uphold human values, 

justice, goodness and harmony in society. The aim of this research is to look at the 

concept of tolerance offered in Islamic teachings in looking at the pluralism of religions 

in Indonesia and to see how the values of Islamic teachings are applied in creating peace 

between religious communities. This research is descriptive qualitative with the type of 

research being a literature study. The results of this research show that responding to 

religious pluralism in Indonesia must be based on the Al-Qur'an and the hadith of the 

Prophet. The tolerance desired by Islam is to allow all their religious activities, namely 

by not supporting, disturbing the beliefs of, or participating in non-Muslim celebrations. 

Apart from that, Islam has values in creating harmony and peace between religious 

communities, namely giving gifts to each other, doing ihsan (good), being fair, and 

respecting neighbors. 

 

Keywords: Tolerance, Values of Islamic Teachings, Religious Plurality, Indonesia 

 

Abstrak: Islam dan toleransi merupakan dua hal yang menjadi satu kesatuan yang tidak 

bisa dipisahkan. Toleransi di dalam Islam terbentuk dengan adanya nilai-nilai yang 

terdapat di dalam al-Qur’an dan hadits sebagai pedoman umat Islam. Kedua pedoman 

tersebut dijadikan sebagai jembatan untuk menerapkan konsep toleransi di dalam 

kemajemukan agama yang ada di Indonesia. Islam sebagai agama rahmatan lil alamin 

yang menjunjung tinggi nilai-nilai toleransi, keadilan, dan kebaikan antar pemeluk agama 

lain. Ajaran Islam merupakan ajaran yang menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan, 

keadilan, kebaikan dan keselarasan di dalam kemasyarakatan. Tujuan dari penelitian ini 

adalah untuk melihat konsep toleransi yang ditawarkan di dalam ajaran Islam dalam 

melihat kemajemukan agama yang ada di Indonesia dan untuk melihat bagaimana 

penerapan nilai-nilai ajaran Islam dalam menciptakan kedamaian antar umat beragama. 

Penelitian ini bersifat deskriptif kualitatif dengan jenis penelitian studi literature atau 

kepustakaan. Dari hasil penelitian ini menunjukkan bahwa dalam menyikapi 

kemajemukan agama di Indonesia haruslah dilandasi oleh Al-Qur’an mapun hadits nabi. 

Toleransi yang diinginkan oleh Islam adalah membiarkan segala aktivitas keagamaan 

mereka yaitu dengan tidak mendukung, menggangu kepercayaan, ataupun turut dalam 

perayaan non-muslim. Selain itu, Islam memiliki nilai-nilai dalam menciptakan 

keselarasan dan keadamaian antar umat beragama yaitu saling memberi hadiah, berbuat 

ihsan (baik), adil, dan menghargai tetangga. 

 

Kata Kunci: Toleransi, Nilai Ajaran Islam, Kemajemukan Agama, Indonesia 

 

   

 

 

mailto:muhajiransar123456789@gmail.com


Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

Feb 2025, VIII (1): 226 – 234                  ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

227 

 

PENDAHULUAN 

 

Indonesia adalah negara yang 

memiliki kebudayaan beragam yang 

menyebar dari Sambaing hingga 

Merauke. Sangat banyak beragam budaya, 

suku, adat istiadat serta tatanan kehidupan 

masyarakat yang hidup di dalamnya. 

Setiap wilayah di Indonesia memiliki 

keanekaragaman tradisi yang beragam. 

Walapun sangat banyak ketidak samaan 

yang ada di dalam bangsa Indonesia ini, 

hal ini tetap dipersatukan oleh satu cita-

cita bersama yaitu mewujudkan 

kehidupan masyarakat yang jujur, 

makmur, sentosa dan sesuai dengan nilai-

nilai Pancasila. Sesuai yang terdapat di 

dalam makna Bhinneka Tunggal Ika yang 

memiliki arti meskipun beragam tetapi 

tetap satu jua. Hal tersebut mencerminkan 

bagaimana perbedaan budaya dan suku 

bangsa terdapat di Indonesia. 

Wilayah Indonesia, baik secara 

demografis maupun sosiologis, 

mencerminkan keragaman bangsa yang 

kaya. Keanekaragaman ini tercermin 

dalam berbagai budaya, yang ditandai 

oleh perbedaan bahasa, suku bangsa, 

agama, serta berbagai kebiasaan kultural 

lainnya (Runtoko, 2021). Dalam hal lain, 

keanekaragaman budaya ini adalah 

kekayaan bangsa yang sangat berarti. 

Perbedaan tersebut bukanlah sebuah hal 

yang perlu dipermasalahkan karena hal 

tersebut sebuah keunikan tersendiri yang 

ada di dalamnya. Hal yang terpenting 

adalah bagaimana kita sebagai masyarakat 

Indonesia saling menghargai untuk 

menjaga dan menciptakan kedamaian di 

dalamnya. 

Dengan banyaknya jumlah 

penduduk yang terdapat di Indonesia, 

negara ini dapat dikategorikan sebagai 

negara dengan masyarakat yang 

majemuk. Masyarakat Indonesia terdiri 

dari berbagai sistem yang beragam, 

namun tetap saling terhubung, 

menjadikan Indonesia dikenal sebagai 

negara yang multikultural dan 

mengedepankan semangat nasionalisme. 

Keberagaman ini disebabkan oleh adanya 

berbagai ide, keyakinan, dan gaya hidup 

yang bervariasi di setiap daerah, yang 

pada gilirannya melahirkan kebudayaan 

yang beraneka ragam di antara satu 

daerah dengan daerah lainnya. 

Keragaman masyarakat di berbagai 

bidang mencerminkan keberagaman 

tersebut. Namun, keberagaman ini juga 

berpotensi menimbulkan perpecahan dan 

perselisihan di antara masyarakat yang 

ada.
 
(Kiswahni, 2022). 

Konflik antar umat beragama 

bukanlah hal yang baru; sebenarnya, 

permasalahan ini telah ada sejak lama, 

seiring dengan keberadaan agama itu 

sendiri. Meskipun konflik ini tidak selalu 

terkait langsung dengan ajaran dan 

tuntunan syariat agama, penyalahgunaan 

agama sering kali memicu perpecahan 

antara satu agama dengan yang lainnya. 

Agama memegang peranan sakral dan 

fundamental dalam kehidupan 

masyarakat, tetapi posisi ini sering kali 

menjadi ambigu. Di satu sisi, agama 

merupakan landasan spiritual, sedangkan 

di sisi lain, ia dapat digunakan sebagai 

alat untuk kepentingan tertentu, yang pada 

gilirannya menciptakan ketegangan dan 

pertikaian antar para penganut agama 

yang berbeda (Hyangsewu dan Lestari 

2022). 

Fenomena-fenomena di atas 

memberikan dua sudut pandang kepada 

kita. Pertama, kemajemukan yang ada 

merupakan sebuah anugrah yang indah 

yang diberikan oleh Allah kepada 

manusia. Dengan adanya perbedaan 

tersebut kita dapat saling mengerti dan 

memahami antara daerah satu dengan 

daerah lainnya, antara suka satu dengan 

suku lainnya dan bahkan perbedaan di 

dalam diri kitapun adalah sebuah hal yang 

kita patut syukuri baik dipandang sebagai 

kekurangan ataupun kelebihan. Kedua, 

adanya kemajemukan justru sebaliknya 

yaitu memunculkan adanya permasalaha 

dan konflik di dalam sebuah masyarakat. 

Hal ini terjadi karna adanya perbedaan 

pemahaman, presepsi dan 

pengimplementasian nilai-nilai agama 

yang ada di dalam sebuah masyarakat 

yang majemuk. Oleh karena itu, ditengah 

kekisruhan agama yang terjadi di dalam 



Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

Feb 2025, VIII (1): 226 – 234                  ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

228 

 

sebuah masyarakat majemuk, Islam jutru 

hadir dengan nuansa yang berbeda dalam 

menyikapi permasalahan tersebut.  

Islam dalam konteks normatif dapat 

dipahami sebagai rahmatan lil alamin 

melalui ajarannya yang berkaitan dengan 

akidah, ibadah, dan akhlak. Akidah dan 

keimanan yang dianut oleh umat Islam 

seharusnya menghasilkan tatanan 

kehidupan yang rabbani, yang sejalan 

dengan ketentuan Allah, serta 

mencerminkan tujuan hidup yang mulia, 

ketakwaan, tawakkal, keikhlasan, dan 

pelaksanaan ibadah (Setiaji et al., 2022). 

Melihat pada konteks 

kemajemukan agama yang ada di 

Indonesia, dengan keunikan dan kekhasan 

tersendiri bagi penduduknya. Hadirnya 

Islam bukanlah sebagai sebuah masalah di 

dalam kearifaan ras, agama, keyakinan 

dan lain sebagai. Akan tetapi agama Islam 

merupakan agama yang mampu 

menjangkau dan beradabtasi dengan 

situasi tersebut. Terbukti dengan banyak 

perinah-perintah syariat yang ada di 

dalamnya seperti memuliakan tetangga, 

berlaku adil, bersikap baik dan anjuran-

anjuran lain yang tujuannya menciptakan 

kenyamaan di dalam aktivias sosial. Islam 

hadir sebagai agama yang membawa 

rahmat bagi seluruh alam, yang berarti 

agama yang menyebarkan kedamaian, 

kasih sayang, dan transformasi bagi 

seluruh umat manusia dan jagat raya. 

Semua ini tercermin dalam nilai-nilai 

yang terkandung dalam al-Qur'an dan 

hadis, yang menjadi panduan dan acuan 

bagi umat Islam dalam menghadapi 

berbagai isu dan kenyataan yang ada di 

masyarakat. Islam membimbing umatnya 

untuk bersikap toleran, menghargai 

keberadaan agama lain, tidak menganggu 

atau bahkan sampai menyakiti orang-

orang yang berbeda keyakinan. 

Dimikianlah hal ini telah tertuang dan 

terealisasi dalam keseharian dan aktivitas 

kehidupan nabi shallallahu alaihi 

wasallam saat hidup berdampingan 

dengan masyarakat Madinah saat itu yang 

belum memeluk Islam. 

 

 

METODE 

 

Dalam penelitian ini penulis 

menggunakan penelitian studi 

kepustakaan (library research) bersifat 

deskriptif kualitatif. Teknik pengumpulan 

data dilakukan dengan penelusuran data 

sekunder yang terdiri dari berbagai 

sumber, termaksud undang-undang, 

jurnal, artikel, buku dan sumber-sumber 

lain yang sesuai dengan penelitian ini. 

Setelah mengumpulkan data dari berbagai 

sumber, penulis kemudian melakukan 

analisis menggunakan pendekatan 

kualitatif. Analisis ini dilakukan dengan 

mendeskripsikan data dan fakta yang 

telah diperoleh, serta merumuskan 

informasi tersebut dalam kalimat-kalimat 

yang terperinci dan sistematis. Dengan 

cara ini, pemahaman mengenai maksud 

dan tujuan data tersebut dapat 

tersampaikan dengan lebih jelas. Setelah 

tahap analisis selesai, penulis menarik 

kesimpulan akhir menggunakan metode 

induktif, yaitu dengan berpikir 

berdasarkan fakta-fakta yang bersifat 

umum, lalu melanjutkan ke pengambilan 

kesimpulan yang lebih spesifik. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Kemajemukan Agama di Indonesia 

Bangsa Indonesia adalah sebuah 

bangsa yang kaya akan keragaman, atau 

dalam istilah lain, majemuk. Salah satu 

alasan di balik keragaman ini adalah 

adanya berbagai macam keyakinan dan 

kepercayaan yang dipegang oleh 

masyarakatnya. Dengan kata lain, 

Indonesia yang hidup dan berkembang 

terdiri dari berbagai agama dan 

keyakinan. Di antara agama-agama besar 

yang ada, kita mengenal Islam, Kristen 

Katolik, Protestan, Hindu, Buddha, 

Konghucu, dan lain-lain. Kenyataan sosial 

dan keagamaan yang beragam ini telah 

disadari oleh para pendiri bangsa, dan 

penting untuk menjamin hak-hak setiap 

individu sebagai warga negara (Lestari, 

2020). 



Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

Feb 2025, VIII (1): 226 – 234                  ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

229 

 

Masyarakat yang majemuk 

terbentuk melalui penggabungan berbagai 

suku bangsa dalam sistem nasional, yang 

sering kali dilakukan dengan cara paksa, 

menjadi satu bangsa dalam kerangka 

negara. Salah satu ciri khas kemajemukan 

masyarakat Indonesia adalah 

keberagaman agama. Sebagai negara yang 

mengakui nilai-nilai ketuhanan, hal ini 

tercermin dalam sila pertama Pancasila, 

yang menegaskan bahwa di Indonesia 

terdapat berbagai agama, antara lain 

Islam, Kristen Protestan, Katolik, Hindu, 

Buddha, dan Konghuchu. Agama-agama 

tersebut merupakan agama yang resmi 

diakui keberadaannya dan dianut oleh 

masyarakat yang ada di Indonesia. 

Adanya agama ini menjadikan ciri dan 

bukti bahwa masyarakat Indonesia itu 

majemuk. Setiap agama memiliki aturan 

masing-masing dalam menjalankan 

agamanya namun dalam prespektif 

Pancasila, setiap warga Indonesia punya 

kewajiban menjaga keharmonisan dan 

hubungan sosial dengan baik agar negara 

Indonesia tetap menjadi satu kesatuan 

yang utuh guna mencapai cita-cita sebagai 

negara yang makmur dan berkeadilan 

(Asti Widiastuti et al., 2023). 

Kemajemukan yang ada merupakan 

keunikan tersendiri bagi bangsa dan 

masyarakat Indonesia itu sendiri. Namun 

di lain sisi, hadirnya keberagama tersebut 

bisa memunculkan adanya permsalahan 

baru yaitu berupa konflik. Hal initerjadi 

karena dilandasi prespektif dan sudut 

pandang yang berbeda antara satu dan 

lainnya. 

Sejarah mencatat bahwa kerusuhan 

yang terjadi di berbagai daerah seperti 

Timur, Irian Jaya, Kalimantan Barat, 

Situbondo, Tasikmalaya, 

Rengasdengklok, Pekalongan, dan lokasi-

lokasi lain mencerminkan kompleksitas 

tantangan yang dihadapi Indonesia dalam 

proses pembangunan di tengah 

keberagaman masyarakat yang sangat 

beragam. Masalah yang muncul berkaitan 

dengan interaksi antara etnis, daerah, 

kelompok, dan agama bersinggungan 

dengan tantangan ekonomi, sosial budaya, 

politik, serta kepentingan masyarakat 

lainnya, yang pada akhirnya 

menghasilkan persoalan yang rumit dan 

saling terkait. Oleh karena itu, kondisi 

sosial yang ada serta risiko yang dihadapi 

oleh masyarakat yang beragam 

berkontribusi pada timbulnya berbagai 

permasalahan. 

Sebagai bangsa yang beragam 

meyakini bahwa Indonesia sebagai negara 

kesatuan dan keadaan integrase nasional 

sampai detik ini relative utuh tidak lain 

karena anugerah atau rahmat Allah yang 

maha kuasa sebagaimana yang tercantum 

di dalam pembukaan Undang-Undang 

1945. Anugerah yang besar ini layak 

untuk disyukuri dengan senantiasa 

merawat nilai-nilai luhur bangsa dengan 

sandaran ketuhanan yang maha esa 

sebagaimana yang diajarkan oleh agama, 

sehingga bangsa ini tidak disesatkan oleh 

pemahaman sekuler dan serba pragmatis 

ketika kemoderenan datang sangat deras 

bersama dengan arus perputaran 

globalisasi. Kesyukuran itu harus 

dibuktikan oleh para pemimpin dan elit 

bangsa untuk menegakkan kehidupan 

bangsa sebagai perwujudan dari cita-cita 

leluhur kemerdekaan, sehingga 

masyarakat bisa mendapatkan kedaulatan 

dan kemakmuran hidup yang sebaik-

baiknya (Nashir, 1999). 

 

Makna Toleransi di Dalam Islam 

Dalam bahasa Yunani, toleransi 

disebut "sophrosyne" yang artinya 

moderasi atau pengambilan jalan tengah, 

sementara dalam bahasa Latin disebut 

"tolerantia" yang menunjukkan 

kemampuan untuk menahan. Toleransi 

mencerminkan kemampuan individu 

untuk bertahan menghadapi rasa sakit dan 

menahan diri dari sikap negatif. Dalam 

konteks perbedaan pendapat dan 

keyakinan, toleransi berarti menahan diri 

dari reaksi negatif terhadap pandangan 

dan kepercayaan yang berbeda. Definisi 

toleransi mencakup tiga kondisi yang 

saling berkesesuaian saat kita menghadapi 

perbedaan pendapat: pertama, kita 

mungkin memegang penilaian negatif 

terhadap pandangan atau keyakinan yang 

berbeda; kedua, kita mungkin merasa 



Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

Feb 2025, VIII (1): 226 – 234                  ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

230 

 

terdorong untuk menegaskan penilaian 

tersebut; namun ketiga, kita dengan sadar 

memilih untuk menahan diri dari tindakan 

untuk menegaskannya (Masduqi, 2011). 

Selain itu juga, toleransi adalah 

suatu sikap yang mengutamakan saling 

menghormati dan menghargai antar 

individu, serta lebih memprioritaskan 

kepentingan bersama dibandingkan 

kepentingan individu. Toleransi juga 

selalu menjunjung tinggi nilai persatuan 

dan kesatuan. Umar Hasyim 

mendefiniskan bahwa toleransi ialah suatu 

sikap dan tindakan yang tidak 

memberikan paksaan dan memberikan 

kebebasan kepada orang lain untuk 

menyampaikan pendapat, kehendak 

ataupun keyakinannya dalam rangka 

mengatur kehidupan masaing-masing 

serta tidak saling menggangu atau 

merusak ketertiban dan kerukunan antar 

sesama (Widiatmaka dan Yusuf Hidayat, 

2022). 

Berdasrkan definisi dan uraian di 

atas, muncul pertanyaan besar. Seperti 

apa sikap toleransi yang dibenarkan atau 

dibolehkan di dalam Islam? Tentunya 

sikap dan pengaplikasian dari makna 

toleransi tersebut akan disandarkan pada 

dua rujukan besar di dalam Islam yaitu al-

Qur’an dan hadits nabi. Terdapat dua 

perincian yang perlu diperhatikan dalam 

permasalahan ini. Pertama, jika yang 

dimaksud dengan toleransi adalah 

membiarkan serta mengizinkan 

kepercayaan yang berbeda dengan ajaran 

Islam, yang pada akhirnya menganggap 

semua agama adalah setara, maka sikap 

semacam ini tidak dapat dibenarkan 

dalam Islam. Hal ini disebabkan oleh 

ajaran Islam yang menegaskan bahwa 

hanya Islamlah yang diterima di sisi 

Allah. Kedua, jika toleransi yang 

dimaksud adalah membiarkan tanpa 

memberikan dukungan, serta tidak 

mengganggu kepercayaan atau perayaan 

non-Muslim, tidak terlibat ritualnya 

agama mereka maka sikap tersebut 

termasuk dalam praktik yang dibenarkan 

dalam Islam. 

Jika kita melihat dan mengkaji 

lebih dalam mengenai makna-makna dan 

prinsip pokok yang ada di dalam al-

Qur’an dan hadits, maka kita akan 

menjumpai bagaimana Islam 

membimbingan umatnya dalam bersikap 

maupun berinteraksi kepada orang-orang 

non-muslim. Diantar dalil yang 

mengisyaratkan akan hal tersebut yaitu 

Q.S. Al-kafirun ayat 6 yang artinya: 

“Untukmu agamamu dan untukkulah 

agamaku”. Ibnu Hayyan menafsirkan, 

“Bagi kalian kesyirikan yang kalian anut, 

bagiku berpegang dengan ketauhidanku”. 

Begitupun juga hadits nabi yang 

berbunyi: “Barang siapa yang 

menyerupai suatu kaum, maka dia 

termaksud bagian dari mereka”. (HR. 

Ahmad 2:50 dan Abu Duad no. 4031). 

Toleransi bukan mendukung atau ikut 

terlibat aktif dalam mendukung ajaran 

non-muslim, tetapi berlepas diri dan tidak 

ikut campur pada aktivitas keagamaan 

mereka (Tuasikal, 2020). 

Toleransi menurut perspektif Islam 

tidak berarti mencampurkan keyakinan 

yang berbeda. Juga bukan tentang saling 

bertukar ajaran dengan kelompok agama 

lain. Dalam konteks ini, toleransi 

berfokus pada mu’amalah atau interaksi 

sosial, di mana terdapat batasan-batasan 

bersama yang harus dihormati dan tidak 

boleh dilanggar. Inilah esensi toleransi, di 

mana setiap individu dapat mengontrol 

diri dan memberikan ruang untuk saling 

memahami keunikan satu sama lain tanpa 

merasa terganggu atau terancam oleh 

keyakinan serta hak-hak masing-masing 

(Abror, 2020). 

Dari perspektif keragaman agama, 

Islam memiliki pendekatan tersendiri 

dalam menciptakan keharmonisan di 

tengah perbedaan keyakinan. Agama ini 

menjelaskan kepada kita betapa 

pentingnya menjalin hubungan yang baik 

antara Muslim dan non-Muslim. Islam 

menekankan pentingnya saling 

menghargai, saling menghormati, serta 

berbuat baik dalam interaksi sehari-hari, 

bahkan kepada mereka yang berbeda 

agama dengan kita (Zainuri, 2020). 

 

Nilai-Nilai Islam Dalam Menciptakan 

Kedamaian Antar Umat Beragama 



Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

Feb 2025, VIII (1): 226 – 234                  ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

231 

 

Bumi dan alam semesta ini 

memiliki keunikan dan kekhasan yang 

terlihat dalam kemajemukan dan 

pluralitas, yang hanya diketahui 

jumlahnya oleh Allah Subhanahu Wa 

Ta’ala. Terdapat keragaman gunung-

gunung tinggi yang berfungsi melindungi 

bumi dari goncangan. Selain itu, terdapat 

variasi sungai-sungai yang terdiri dari air 

asin dan air tawar. Keragaman ini juga 

dipengaruhi oleh faktor partisi, yang 

menjelaskan perbedaan karakteristik air di 

setiap lautan serta air yang terdapat di 

sungai-sungai. Terdapat perbedaan sifat 

dan komponen komponen bumi yang 

saling berdekatan secara geografis. Di 

samping itu, terdapat keragaman pada 

hasil pertanian yang ditanam di tanah 

yang sama, semua diciptakan oleh Allah 

subhana wa ta’ala (Imarah, 1999). Selain 

itu juga, keunikan dan keragaman 

manusia dengan jenis dan karekternya 

hidup bersama dan saling berinteraksi 

satu sama lain. 

Manusia adalah makhluk sosial 

yang secara alami cenderung untuk 

bersosialisasi. Mereka menciptakan 

hubungan antar sesama, yang membawa 

pada berbagai bentuk interaksi, baik 

antara individu dengan individu, individu 

dengan kelompok, maupun antar 

kelompok. Hal ini terjadi karena setiap 

individu atau anggota masyarakat 

memiliki pemahaman yang sama 

mengenai berbagai aspek kehidupan. 

Aspek-aspek ini kemudian diekspresikan 

melalui simbol atau bahasa, yang 

berfungsi sebagai sarana untuk 

berkomunikasi dan berinteraksi. Dari 

sinilah muncul konsep-konsep yang 

membentuk tatanan sosial, yaitu nilai dan 

norma yang menjadi dasar dalam 

kehidupan masyarakat.  

Sejak kehadiran Islam telah 

mencenankan sistem social yang egaliter 

dengan struktur sosial yang berbasiskan 

pluralism. Dari sturktur dan sistem yang 

demikian secara normative-histori Islam 

telah menampakkan praktik-praktik 

interaksi sosial yang elegan dan 

menunjukan tinggi nilai-nilai 

kemanusiaan. Apresiasi al-Qur’an 

terhadap makhluk manusia ini kemudian 

menuntut manusia itu sendiri untuk 

menghargai nilai-nilai kemanusiaan 

secara manusiawi. Dengan menghargai 

nilai-nilai inilah manusia, baik sebagai 

individu maupun kelompok dapat merajut 

harmoni dalam setiap interksi sosial yang 

dijalankannya. 

Beberapa pola interaksi yang 

diajarkan Islam untuk menciptakan 

tatanan sosial yang damai dan 

berkeadaban di antaranya adalah sebagai 

berikut: 

1. Saling memberi hadiah 

Setiap hadiah, tidak peduli seberapa 

kecil, akan memiliki makna bagi 

penerimanya. Hal ini dapat memperkuat 

rasa kasih sayang antara pemberi dan 

penerima. Ini adalah pesan yang 

disampaikan oleh Nabi Muhammad 

Shalallahu alaihi wa sallam: “Hendaklah 

kalian saling memberi hadiah, niscaya 

kalian akan saling mencintai”. (H.R. al 

Baihaqi dalam Sunan al-Kubro 6/169). 

  

2. Berbuat ihsan (baik) kepada kerabat 

dan orang lain yang non-muslim 

Islam sebagai agama yang sangat 

menjunjung tinggi nilai-nilai kemanusiaan 

secara objektif. Objektifitas Islam sebagai 

agama yang benar-benar bersumber dari 

Allah selalu mencerminkan cintah kasih. 

Perbedaan agama, bahkan berpalingnya 

manusia dari kebenaran yang ditawaran 

al-Qur’an tidak menjadi penghalang Islam 

untuk menegakkan kedilan yang 

berdasarkan cinta dan kasih itu. 

Menariknya, al-Qur’an justru begitu 

menghargai perbedaan-perbedaan 

tersebut.  

Komunikasi dan interaksi dengan 

orang-orang di luar Islam sama sekali 

tidak dilarang. Sebaliknya, melakukan 

kebaikan dan berlaku adil terhadap 

mereka sangat ditekankan oleh al-Qur'an. 

Allah menyampaikan: “Allah tidak 

melarang kamu berbuat baik dan berlaku 

adil terhadap orang-orang yang tidak 

memerangimu dalam urusan agama dan 

tidak mengusir kamu dari kampung 

halamanmu. Sesungguhnya Allah 



Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

Feb 2025, VIII (1): 226 – 234                  ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

232 

 

mencintai orang-orang yang berlaku 

adil.” (QS. Al Mumtahana: 8). 

Dalam ayat yang lain, Allah 

menegaskan tentang sikap dan tindakan 

kita terhadap orang tua, meskipun mereka 

bukan seorang Muslim kecuali mengajak 

kita untuk melakukan hal-hal yang 

bertentangan dengan perintah Allah. Oleh 

karena itu, kewajiban kita adalah untuk 

menolak perilaku yang tidak sesuai, 

namun tetap memberikan perlakuan yang 

baik kepada mereka. Allah Ta’ala 

berfirman yang artinya: “Jika keduanya 

memaksamu untuk mempersekutukan-Ku 

dengan sesuatu yang engkau tidak punya 

ilmu tentang itu, janganlah patuhi 

keduanya, (tetapi) pergaulilah keduanya 

di dunia dengan baik”. (QS. Luqman: 15) 

Dengan demikian, untuk 

terciptanya tatanan sosial yang baik, 

haruslah ditunjukan oleh praktik-praktik 

interaksi sosial yang berlandaskan 

perilaku-perilaku yang baik serta nilai-

nilai keadilan, baik terhadap sesama 

muslim ataupun terhadap orang-orang 

non-muslim (Ihyas, 2009). 

 

Adil dalam hukum dan peradilan 

terhadap non-muslim 

Ketika Umar bin Khattab 

radhiallahu’anhu berhasil merebut dan 

mengendalikan Yerusalem di Palestina, ia 

menunjukkan sikap yang sangat 

bijaksana. Umar menjamin kebebasan 

warganya untuk menganut agama mereka 

masing-masing. Ia tidak pernah memaksa 

mereka untuk masuk Islam atau 

menghalangi mereka dalam beribadah, 

selama mereka memenuhi kewajiban 

membayar pajak kepada pemerintahan 

Muslim. Hal ini sangat berbeda dari 

perlakuan yang sering diberikan oleh 

bangsa dan agama lain, yang cenderung 

melakukan tindakan kekerasan. Umar bin 

Khattab juga berupaya untuk memberikan 

kebebasan serta melindungi hak-hak 

hukum bagi penduduk Yerusalem, 

meskipun mereka adalah beragama lain. 

Perjanjian yang dibuat oleh Umar 

bin Khattab radhiallahu’anhu dengan 

penduduk Yerusalem itu konsisten 

dengan semangat perjanjian yang sama 

dengan apa yang dibuat oleh Nabi 

Muhammad shalallahu alaihi wasallam 

untuk Madinah, yaitu Piagam Madinah di 

mana di dalamnya menjelaskan tentang 

kebebasan beragama bagi umat Yahudi 

maupun Nasrani sesuai dengan perjanjian 

yang telah disepakati bersama (Mansur, 

2012). 

 

Menghormati tetangga sekitar walapun 

berbeda agama dengan kita 

Diantara hal yang terpenting di 

dalam kehidupan bersosial adalah 

bagaimana kita menghargai keberadaan 

orang-orang yang ada dilingkungan 

sekitar tanpa membeda-bedakan 

keyakinan atau agama mereka dengan 

catatan tetapi memperhatikan batasan 

yang dibolehkan dan dilarang oleh 

syari’at. Islam menjelaskan dan 

mengisyaratkan hal ini di dalam banyak 

ayat Al-qur’an salah satunya yang 

terdapat di dalam surah An-Nisa/4:36. 

Dimana di dalam ayat tersebut Allah 

memerintahkan dan menganjurkaan untuk 

berlaku baik kepada manusia dalam hal 

ini tetangga yang hidup dekat dan jauh 

dengan kita. Begitupun juga yang 

dijelaskan di dalam HR. Bukhari 5589 

dan Muslim 70 Nabi Shallahu’alaihi wa 

Sallam bersabda: “Barangsiapa yang 

beriman kepada Allah dan hari akhir, 

hendaknya ia memuliakan 

tetanggganya”. Dari penjelasan kedua 

dalil di atas, Islam betul-betul menghargai 

keberadan tetangga, tanpa membeda-

bedakan di dalam sikap bersosial. Oleh 

karna itu, patut untuk kita menjunjung 

tinggi nilai-nilai kebinekaan sebagai 

bentuk realisasi sikap beragama yang di 

ajarkan di dalam Islam (Raehanul, 2022). 

 

Konsep aksiologi Islam di dalam 

Melihat Keberagaman Agama yang 

ada di Indonesia 

Aksiologi merupakan salah satu 

cabang dalam filsafat yang mempelajari 

prinsip-prinsip tujuan pemanfaatan 

pengetahuan. Secara lebih luas, aksiologi 

dapat didefinisikan sebagai cabang yang 

menelaah dan menjelaskan hakikat nilai 

dari sudut pandang filosofis. Setiap 



Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

Feb 2025, VIII (1): 226 – 234                  ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

233 

 

manfaat atau fungsi yang dapat diperoleh 

dari pengetahuan menjadi objek kajian 

dalam aksiologi. Istilah aksiologi berasal 

dari bahasa Yunani Kuno yang berarti 

"nilai" dan "ilmu. " Aksiologi merupakan 

cabang filsafat yang berfokus pada 

pemahaman konsep nilai. Menurut 

Suriasumatri, aksiologi dapat dipahami 

sebagai teori nilai yang menekankan pada 

manfaat yang diperoleh dari pengetahuan. 

Dalam Kamus Bahasa Indonesia, 

aksiologi didefinisikan sebagai kajian 

mengenai manfaat ilmu pengetahuan bagi 

kehidupan manusia, terutama dalam 

konteks nilai-nilai etika (Sholihah et al., 

2021). 

Jika kita mengkaji lebih dalam dan 

melihat keberagaman yang terjadi di 

Indonesia melalui sudut pandang 

aksiologi Islam sebagai pengembangan 

ilmu pengetahuan. Maka akan dijumpai 

berbagai macam nilai-nilai yang ada di 

dalam ajaran Islam. Diantaranya nilai 

ihsan (kebaikan), nilai keramahan, nilai 

ibadah, dan nilai kepedulian. Sikap 

menghargai keberagaman dengan 

membiarkan apa yang menjadi keyakinan 

atau kepercayaan agama seseorang akan 

melahirkan sebuah nilai kebaikan. Nilai 

bisa menjadi kebaikan bilamana hal 

tersebut memunculkan kondisi yang 

rukun, nyaman dan selaras di dalam 

kehidupan bersosial. Kita akan selalu 

diperhadapkan dengan perbedaan, tinggal 

bagaimana kita memaknai perbedaan 

tersebut. Seseorang baru dikatakan 

menyandang sikap menghargai perbedaan 

dengan orang lain jika dia memahami 

hakikat dari nilai-nilai yang terdapat di 

dalam syariat Islam itu sendiri. Jika 

berbicara persoalan nilai Islam, sangat 

banyak ayat-ayat atau hadits yang 

menjelaskan dan menguraikan hal 

tersebut. Salah satunya apa yang telah 

penulis uraikan pada pembahasan 

sebelumnya. 

Islam hadir sebagai agama yang 

membawa kedamaian, kasih sayang, dan 

transformasi bagi seluruh umat manusia 

serta alam semesta, yang dikenal sebagai 

rahmatan lil alamin. Dalam konteks 

aksiologi, penilaian tentang kebaikan dan 

keburukan didasarkan pada kesesuaian 

dengan Al-Qur'an dan hadits, yang 

berfungsi sebagai pedoman dalam 

berbangsa dan bernegara. Seperti yang 

telah dibahas sebelumnya, diantara sikap 

yang harus ada pada diri seorang Muslim 

dalam menghadapi keragaman di 

Indonesia adalah menghormati, 

membiarkan, dan tidak mengganggu 

orang lain, serta menghargai keberadaan 

mereka di tengah masyarakat. Apabila 

seorang Muslim memahami nilai-nilai 

yang diajarkan dalam Islam, diharapkan 

akan tercipta harmoni dan kedamaian 

dalam kehidupan berbangsa dan 

bernegara. 

 

 

SIMPULAN 

 

Dari penjelasan di atas, dapat 

disimpulkan bahwa Indonesia adalah 

negara dengan kekayaan budaya yang 

sangat beragam, yang terbentang dari 

Sabang hingga Merauke. Sebagai negara 

yang majemuk, Indonesia ditandai oleh 

berbagai suku, bahasa, ras, dan adat 

istiadat. Salah satu ciri khas kemajemukan 

masyarakat Indonesia adalah ragam 

agama yang ada di dalamnya. Hal ini 

patut disyukuri, tetapi di sisi lain, 

keragaman tersebut juga dapat 

menimbulkan masalah dan konflik, 

terutama terkait isu agama. Dalam situasi 

kerusuhan agama di masyarakat yang 

plural ini, Islam muncul dengan 

pendekatan yang berbeda dalam 

menghadapi tantangan tersebut. Islam 

hadir sebagai agama yang memberikan 

rahmat bagi seluruh alam, dengan tujuan 

menjaga stabilitas dan persatuan negara 

melalui nilai-nilai yang dijunjungnya. Di 

antara nilai-nilai tersebut adalah saling 

menghargai dan mengedepankan toleransi 

terhadap perbedaan. Toleransi yang 

dianjurkan dalam Islam mencakup sikap 

untuk tidak mengganggu pelaksanaan 

ibadah atau perayaan agama lain, tidak 

perlu terlibat dalam ritual agama lain dan 

hal ini merupakan pengamalan yang 

sesuai dengan ajaran Islam. 

 



Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

Feb 2025, VIII (1): 226 – 234                  ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

234 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Abror, M. (2020). Moderasi Beragama 

Dalam Bingkai Toleransi. 

RUSYDIAH: Jurnal Pemikiran 

Islam, 1(2), 151.  

Asti Widiastuti, Farina Trias Alwasi, 

Dinie Anggraeni Dewi, & Rizky 

Saeful Hayat. (2023). Literasi 

Budaya Dan Kewargaan Sebagai 

Upaya Mempertahankan 

Kebudayaan Di Tengah 

Kemajemukan Masyarakat 

Indonesia. Semantik : Jurnal Riset 

Ilmu Pendidikan, Bahasa Dan 

Budaya, 2(1), 86–87.  

Hyangsewu, P., & Lestari, W. (2022). 

Teologi Inklusif Sebagai Resolusi 

Konflil Agama Di Era Digital. 

Zawiyah: Jurnal Pemikiran Islam, 

8(1), 40.  

Ihyas, H. (2009). Multikulturalisme dalam 

Islam (pp. 49–52). IDEA Press. 

Imarah, M. (1999). Islam dan Pluralisme: 

Perbedaan dan Kemajemukaan 

Dalam Bingkai Persatuan (p. 62). 

Gema Insani Press. 

Kiswahni, A. (2022). Peran Masyarakat 

Majemuk dalam Melestarikan 

Keanekaragaman Budaya di 

Indonesia. De Cive : Jurnal 

Penelitian Pendidikan Pancasila 

Dan Kewarganegaraan, 2(6), 236.  

Lestari, J. (2020). Pluralisme Agama di 

Indonesia (Tantangan dan Peluang 

Bagi Keutuhan Bangsa). Wahana 

Akademika: Jurnal Studi Islam Dan 

Sosial, 6(1), 30.  

Mansur, S. (2012). Toleransi Dalam 

Agama Islam (p. 58). Harapan Kita. 

Masduqi, I. (2011). Berislam Secara 

Toleran: Teologi Kerukunan Umat 

Beragama (p. 7). PT Mizan Pustaka. 

Nashir, H. (1999). Agama dan Krisis 

Kemanusiaan Modern (pp. 79–80). 

Pustaka Pelajar. 

Raehanul. (2022). Bukti Toleransi Islam 

Terhadap Agama Lainnya. 

Muslim.or.Id. 

https://muslim.or.id/23967-bukti-

toleransi-islam-terhadap-agama-

lainnya.html/ 

Runtoko, P. (2021). Konsekuensi Yuridis 

Kemajemukan Bangsa Indonesia 

Terhadap Pembangunan Hukum 

Nasional. Jurnal Lex Renaissance, 

6(1), 207.  

Setiaji, D. D., Herlambang, M. N., 

Agachi, A. A., Miharja, I. A., & 

Muvid, M. B. (2022). Aktualisasi 

Nilai-Nilai Ajaran Islam Rahmatan 

Lil Alamin di Perguruan Tinggi 

Umum. Al-Liqo: Jurnal Pendidikan 

Islam, 7(1), 2. 

Sholihah, M., Aminullah, & Fadlillah. 

(2021). Aksiologi Pendidikan Islam. 

Jurnal Auladuna, 01(02), 14–15. 

Tuasikal, M. A. (2020). Apakah Islam 

Mengenal Toleransi Antarumat 

Beragama? 

https://rumaysho.com/26034-apakah-

islam-mengenal-toleransi-antarumat-

beragama.html 

Widiatmaka, P., & Yusuf Hidayat, M. 

(2022). Pendidikan multikultural dan 

pembangunan karakter toleransi. 

09(02), 124–125. 

Zainuri, A. (2020). Merajut 

Keharmonisan Dalam Bingkai 

Kemajemukan Agama Di indonesia 

(p. 28). CV Kanaka Media.

 


