Journal of Science and Social Research ISSN 2615 — 4307 (Print)
August 2025, VIII (3): 5008 — 5013 ISSN 2615 — 3262 (Online)
Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR

INTEGRASI SOSIAL MUSLIM-TIONGHOA DALAM GERAKAN
DAKWAH MULTI SITUS

Muliarta
Universitas Islam Negeri Mataram, Mataram
email: muliartaa73@gmail.com

Abstract: This article explores the dynamics of social integration between Chinese-
Muslim communities and the indigenous Muslim majority in Mataram City through
inclusive and multi-site da'wah strategies. The organization PITI (Pembina Iman Tauhid
Islam) NTB plays a central role by developing contextual and community-based da'wah
approaches. This study employs a descriptive qualitative method with data collected
through interviews, observation, and documentation. The findings reveal that PITI NTB's
da'wah strategies include ethnically based religious gatherings, cross-ethnic social
programs, advocacy for converts, non-formal da'wah activities, and collaboration with
indigenous Muslim leaders. Da'wah is conducted not only verbally but also socially and
culturally, creating open and equal spaces for interaction between Chinese-Muslim
communities and the wider society. Nevertheless, challenges such as exclusivism and
limited resources persist. Strengthening inter-actor collaboration and ensuring program
sustainability are therefore crucial to achieving broader and lasting social integration.

Keywords: Social Integration, Da'wah, Chinese Muslims, Multiculturalism, PITI

Abstrak: Artikel ini mengkaji dinamika integrasi sosial komunitas Muslim Tionghoa
dengan masyarakat mayoritas Muslim pribumi di Kota Mataram melalui strategi dakwah
yang inklusif dan multi situs. Organisasi PITI (Pembina Iman Tauhid Islam) NTB
menjadi aktor utama dalam proses ini, dengan mengembangkan pendekatan dakwah yang
kontekstual dan berbasis komunitas. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif
deskriptif dengan teknik pengumpulan data berupa wawancara, observasi, dan
dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa strategi dakwah yang dilakukan PITI
NTB meliputi pengajian berbasis etnis, kegiatan sosial lintas etnis, advokasi mualaf,
dakwah nonformal, hingga kolaborasi dengan tokoh Muslim pribumi. Dakwah yang
dilakukan tidak hanya bersifat verbal, tetapi juga sosial dan kultural, sehingga
membentuk ruang interaksi yang terbuka dan setara antara komunitas Tionghoa Muslim
dan masyarakat mayoritas. Kendati demikian, tantangan seperti eksklusivisme dan
keterbatasan sumber daya masih menjadi hambatan. Oleh karena itu, penguatan
kolaborasi lintas aktor dan keberlanjutan program menjadi kunci keberhasilan integrasi
sosial yang lebih luas dan berkelanjutan.

Kata kunci: Integrasi Sosial, Dakwah, Tionghoa Muslim, Multikultural, PITI

PENDAHULUAN

Indonesia dikenal sebagai bangsa
yang multikultural, terdiri atas beragam
suku, budaya, agama, dan ras.
Keanekaragaman ini menjadikan
masyarakat Indonesia sebagai masyarakat
majemuk. Clifford Geertz mendefinisikan
masyarakat majemuk sebagai masyarakat
yang terbagi dalam subsistem yang relatif

berdiri sendiri dan masing-masing terikat
dalam ikatan primodial (Nasikun, 2001:
33). Salah satu etnis minoritas yang hidup
berdampingan dengan masyarakat
pribumi adalah etnis Tionghoa, termasuk
di Kota Mataram, Provinsi Nusa
Tenggara Barat (NTB).

Berdasarkan data Badan Pusat
Statistik NTB tahun 2021, jumlah warga
keturunan Tionghoa di Kota Mataram



Journal of Science and Social Research
August 2025, VIII (3): 5008 — 5013

ISSN 2615 — 4307 (Print)
ISSN 2615 — 3262 (Online)

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR

tercatat sebesar 1,6 persen beragama
Kristen, 1,06 persen beragama Buddha,
dan sisanya beragama Islam. Namun,
dalam  kategori  statistik, Muslim
Tionghoa sering kali tidak dipisahkan dari
umat Islam pada umumnya, yang secara
keseluruhan  mencapai 81  persen
penduduk Kota Mataram. Kehadiran etnis
Tionghoa di Indonesia, termasuk di
Mataram, memiliki latar belakang sejarah
panjang yang berkaitan dengan mobilitas
dagang dan kolonialisme.

Secara historis, etnis Tionghoa
sering kali diposisikan lebih tinggi secara
ekonomi oleh kebijakan kolonial, yang
menerapkan politik devide et impera
(politik pecah-belah) sehingga
menimbulkan kecemburuan sosial dari
penduduk pribumi (Zainal Asikin, 2004).
Meskipun secara kuantitas etnis Tionghoa
tergolong minoritas, namun mereka
memainkan peran dominan dalam sektor
ekonomi, termasuk di Kota Mataram.
Data mencatat bahwa mereka menguasai
hingga 87 persen sektor perdagangan
strategis di kota tersebut. Penguasaan ini
tidak jarang menimbulkan jarak sosial
antara etnis Tionghoa dan masyarakat
pribumi, terutama ketika ada stereotip
bahwa mereka enggan berbaur atau
tertutup terhadap integrasi sosial.

Di tengah keterbatasan interaksi
tersebut, organisasi PITI (Pembina Iman
Tauhid Islam) hadir sebagai wadah yang
bertujuan menjembatani relasi  sosial
antara Muslim keturunan Tionghoa dan
masyarakat  Muslim  pribumi.  PITI
memiliki latar belakang pembentukan
yang unik. Di NTB, PITI didirikan atas
inisiatif tokoh-tokoh PDHI (Persaudaraan
Djamaah Haji Indonesia) pada tahun
1970, yang sebagian Dbesar bukan
keturunan Tionghoa. Tokoh-tokoh Islam
ternama seperti KH. Abd. Kahar Muzakir
dan Prof. Mukti Ali terlibat langsung
dalam pendirian ini, menunjukkan adanya
kepedulian besar dari kalangan Muslim

terhadap  integrasi  sosial =~ Muslim
Tionghoa.

Eksistensi PITI NTB menunjukkan
dinamika tersendiri ~dalam  proses
pembauran. Meski  organisasi  ini

mengalami pasang surut, PITI berperan
sebagai jembatan interaksi antara etnis
Tionghoa dan masyarakat mayoritas.
Ceramah-ceramah keislaman  yang
disampaikan oleh Muslim Tionghoa
mendapat respons positif dari masyarakat,
menandakan adanya titik temu identitas
keislaman yang memudahkan komunikasi
dan pemahaman sosial. Bahkan, PITI
NTB pernah berperan dalam meredam
potensi  kerusuhan  massa  akibat
kesalahpahaman dalam kasus kebakaran
Toko Gardena. Peran warga Tionghoa
Muslim saat itu berhasil mencegah
konflik lebih luas, karena suara mereka
dianggap memiliki legitimasi sosial di
tengah masyarakat Muslim.

Namun demikian, proses integrasi
sosial tidak dapat dilepaskan dari
tantangan struktural maupun kultural.
Masih terdapat dinding pemisah, baik
secara simbolik maupun fisik, antara

komunitas Tionghoa dan masyarakat
pribumi. Hal ini diperkuat oleh
ketidakpercayaan, stereotip, dan

minimnya interaksi lintas etnis yang
bersifat setara. Oleh karena itu, inisiatif
lembaga seperti PITI menjadi sangat
penting dalam menciptakan ruang dialog,
memperkuat pemahaman antar kelompok,
dan membangun fondasi integrasi sosial
berbasis agama.

Artikel ini  akan  mengkaji
bagaimana peran PITI NTB dalam proses
integrasi sosial Muslim Tionghoa, serta
sejauh mana strategi keagamaan dapat
menjadi medium pembauran dalam
masyarakat multikultural. Kajian ini
penting tidak hanya dalam konteks relasi
etnis dan agama, tetapi juga dalam upaya
membangun kohesi sosial di tengah
keberagaman masyarakat Indonesia.

METODE

Penelitian ini menggunakan
pendekatan kualitatif deskriptif dengan
tujuan memahami secara mendalam peran
organisasi PITI NTB dalam proses
integrasi  sosial Muslim  keturunan
Tionghoa dengan masyarakat Muslim



Journal of Science and Social Research
August 2025, VIII (3): 5008 — 5013

ISSN 2615 — 4307 (Print)
ISSN 2615 — 3262 (Online)

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR

pribumi di Kota Mataram. Pendekatan
kualitatif dipilih karena penelitian ini
berfokus pada dinamika sosial, nilai,
makna, serta pengalaman partisipan

Pengertian Dakwah

Dakwah merupakan inti dari
keberadaan Islam sebagai agama yang
tidak hanya mengatur hubungan manusia
dengan Tuhan, tetapi juga mengatur
interaksi sosial dan kehidupan
bermasyarakat secara menyeluruh. Secara
etimologis, kata "dakwah" berasal dari
bahasa Arab da‘ad—yad ‘li-da ‘watan yang
berarti  menyeru, mengajak, atau
memanggil. Dalam konteks keislaman,
dakwah merujuk pada upaya mengajak
manusia kepada kebenaran ajaran Islam,
baik dalam bentuk akidah, ibadah,
maupun akhlak.

Quraish Shihab (2001) menjelaskan
bahwa dakwah bukanlah sekadar seruan
lisan, tetapi juga mencakup ekspresi
tindakan, perilaku, dan keteladanan yang
mencerminkan nilai-nilai Islam secara
holistik. Dakwah dapat dilakukan melalui
berbagai cara dan sarana, termasuk media
massa, pendidikan, budaya, dan interaksi
sosial. Dengan demikian, dakwah bersifat
fleksibel, multidimensi, dan dinamis
mengikuti perkembangan masyarakat.

Azra (2003) memperkuat hal ini
dengan menyatakan bahwa dakwah bukan
sekadar aktivitas keagamaan, tetapi juga
sebuah instrumen perubahan sosial.
Dalam konteks Indonesia, dakwah sering
kali menjadi agen reformasi moral,
transformasi budaya, dan rekonstruksi
nilai dalam masyarakat majemuk. Oleh
karena itu, dakwah memiliki kedudukan
strategis dalam membentuk etika publik
dan kesadaran kolektif umat Islam.

Tujuan dan Sasaran Dakwah

Tujuan utama dakwah adalah
menyampaikan risalah Islam agar dapat
dipahami, diterima, dan diamalkan oleh
umat manusia. Dakwah tidak hanya
diarahkan kepada orang yang belum
mengenal Islam (ghairu muslimin), tetapi
juga kepada umat Islam sendiri agar lebih
taat, memahami Islam secara mendalam,

dan menjadikannya sebagai pedoman
hidup (Nasution, 1990). Dengan kata lain,
dakwah tidak hanya bersifat eksternal
(eksternalisasi Islam ke masyarakat luas),
tetapi juga internal (pembinaan terhadap
umat).

Al-Farugi (1981) menekankan
bahwa dakwah adalah upaya kultural
yang berfungsi untuk menanamkan nilai-
nilai Islam dalam seluruh aspek
kehidupan manusia. Tujuannya adalah
terciptanya  masyarakat yang adil,
beradab, dan bertuhan, di mana nilai-nilai
tauhid menjadi dasar segala bentuk relasi
sosial. Dalam konteks global, dakwah
juga berperan sebagai misi peradaban
yang menekankan pada dialog antaragama
dan pembangunan wumat berdasarkan
keadilan sosial.

Dengan demikian, sasaran dakwah
sangat luas, mencakup individu, keluarga,
masyarakat, hingga struktur negara dan
dunia global. Dakwah tidak bisa
dilepaskan dari konteks zaman dan
tantangan sosial yang dihadapi umat.

Unsur-Unsur Dakwah

Dalam kegiatan dakwah, terdapat
beberapa unsur pokok yang harus
diperhatikan agar proses penyampaian
pesan Islam dapat berjalan efektif. Abdul
Basit (2005) mengidentifikasi lima unsur
utama dalam dakwah: da’i (subjek
dakwah), mad’u (objek dakwah), materi
dakwah, metode dakwah, dan media
dakwah. Setiap unsur ini berfungsi secara
interdependen,  artinya  keberhasilan
dakwah sangat ditentukan oleh sejauh

mana unsur-unsur tersebut mampu
bekerja secara sinergis.

Da’i sebagai pelaku dakwah
memiliki peran kunci dalam

menyampaikan pesan keislaman. Oleh
karena itu, seorang da’i harus memiliki
integritas moral, pengetahuan keislaman
yang mumpuni, serta kemampuan
berkomunikasi yang baik. Mad’u adalah
pihak yang menjadi sasaran dakwah, dan
oleh karenanya pendekatan terhadap
mereka harus kontekstual dan sesuai
dengan latar belakang sosial, budaya, dan
psikologisnya. Materi dakwah harus



Journal of Science and Social Research
August 2025, VIII (3): 5008 — 5013

ISSN 2615 — 4307 (Print)
ISSN 2615 — 3262 (Online)

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR

bersumber dari ajaran Islam yang otentik
dan disampaikan dengan bahasa yang
mudah  dipahami. Media  dakwah
mencakup seluruh saluran komunikasi
yang digunakan untuk menyampaikan
pesan Islam, baik itu secara tradisional
maupun modern.

Prinsip-Prinsip Strategi Dakwah

Strategi dakwah harus berlandaskan
pada prinsip-prinsip yang bersumber dari
ajaran Al-Qur’an dan Sunnah. QS. An-
Nahl ayat 125 memberikan panduan
mendasar dalam strategi dakwah, yaitu
dengan hikmah (kebijaksanaan),
mau‘izhah hasanah (nasihat yang baik),
dan mujadalah (dialog) dengan cara yang
terbaik. Thoha (2003) menyatakan bahwa
strategi dakwah yang baik harus
memperhatikan kondisi sosial budaya
mad’u serta memanfaatkan pendekatan
yang sesuai dengan tingkat penerimaan
mereka terhadap pesan Islam.

Prinsip dakwah yang strategis juga
harus bersifat dinamis, adaptif terhadap
perubahan zaman, serta memperhatikan
teknologi informasi yang berkembang. Di
era digital saat ini, pendekatan dakwah
melalui media sosial dan platform digital
menjadi bagian tak terpisahkan dari
strategi dakwah modern. Dalam konteks
ini, strategi dakwah tidak boleh bersifat
dogmatis atau konfrontatif, melainkan
komunikatif, dialogis, dan humanistik.

Faktor-Faktor
Strategi Dakwah

Efektivitas strategi dakwah sangat
dipengaruhi oleh berbagai faktor internal
dan eksternal. Hidayat (2016)
mengelompokkan faktor internal sebagai
kualitas pribadi da’i, meliputi pemahaman
keilmuan, keikhlasan, kemampuan
komunikasi, serta keteladanan. Faktor
eksternal meliputi kondisi sosial, politik,
budaya, media, dan perkembangan
teknologi informasi.

Misalnya, dalam masyarakat yang
terfragmentasi oleh arus globalisasi,
dakwah harus hadir dengan narasi yang
inklusif dan  mampu  menjawab
kegelisahan spiritual maupun problem

yang Mempengaruhi

sosial umat. Situasi politik yang represif
atau konflik sosial yang tinggi juga dapat
menjadi hambatan dalam proses dakwah.
Oleh karena itu, strategi dakwah harus
mampu membaca realitas sosial-politik
agar pesan Islam tetap dapat diterima
tanpa menimbulkan resistensi.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Penyelenggaraan Pengajian Komunitas
Tionghoa Muslim

Pengajian rutin yang
diselenggarakan oleh PITI NTB tidak
hanya  berfungsi  sebagai  sarana

pembelajaran agama, tetapi juga menjadi
forum sosial yang mempertemukan
berbagai lapisan masyarakat. Kegiatan ini
dirancang dengan mempertimbangkan
aspek budaya lokal Tionghoa, seperti
penggunaan istilah  yang familiar,
pendekatan kekeluargaan, dan waktu yang
fleksibel. Hal ini memperkuat identitas
keislaman para mualaf Tionghoa dan
menumbuhkan rasa memiliki terhadap
komunitas Muslim (Abdurrahman, 2001).

Pendakwah Berbasis Etnis Tionghoa

Keterlibatan tokoh-tokoh Muslim
dari etnis Tionghoa sebagai da'i memberi
dampak signifikan terhadap keefektifan
dakwah. Keberadaan mereka
memudahkan proses komunikasi karena
memiliki latar belakang kultural dan
bahasa yang sama. Ini menghilangkan
sekat psikologis antara da'i dan mad'u,
yang dalam konteks dakwah lintas budaya
sangat penting (Syamsudin, 2000).

Kegiatan Sosial Lintas Etnis

PITI NTB secara aktif
menyelenggarakan kegiatan sosial seperti
pembagian sembako, donor darah, dan
kerja bakti bersama warga. Kegiatan ini
tidak hanya membangun citra positif umat
Islam di mata warga non-Muslim, tetapi
juga menciptakan interaksi sosial yang
setara dan saling menghargai. Dakwah
melalui aksi sosial terbukti menjadi
sarana  efektif dalam  membangun



Journal of Science and Social Research
August 2025, VIII (3): 5008 — 5013

ISSN 2615 — 4307 (Print)
ISSN 2615 — 3262 (Online)

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR

jembatan antar kelompok etnis (Amsyari,
2010).

Advokasi bagi Mualaf yang
Menghadapi Penolakan Keluarga

Banyak mualaf Tionghoa
menghadapi tekanan dari keluarga yang
belum menerima perubahan identitas
keagamaannya. PITI NTB memberikan
pendampingan spiritual dan sosial, serta
mengupayakan mediasi keluarga. Strategi
ini memperlihatkan bahwa dakwah tidak
hanya tentang penyampaian pesan
keagamaan, tetapi juga keberpihakan
terhadap kemanusiaan dan hak individu
(Khaliq, 1996).

Dakwah di Tempat Non-Formal

Salah satu strategi unik yang
dilakukan adalah pelaksanaan dakwah di
tempat non-formal seperti rumah, toko,
dan tempat pertemuan keluarga. Cara ini
menunjukkan fleksibilitas dakwah dalam
menyesuaikan dengan konteks sosial
kultural mad'u. Strategi ini sejalan dengan

prinsip  dakwah  kontekstual yang
mengedepankan kenyamanan dan
partisipasi  aktif komunitas (Khaliq,
1996).
Kolaborasi dengan Tokoh Muslim
Pribumi

Kerja sama PITI NTB dengan
tokoh agama lokal dari kalangan pribumi

menunjukkan bahwa integrasi tidak
berjalan satu arah. Kolaborasi ini
memperkuat  jejaring dakwah  dan

mempercepat proses penerimaan sosial
warga Tionghoa Muslim. Dukungan dari
organisasi keagamaan besar seperti

DAFTAR PUSTAKA

Hamidi,Teori Komunikasi dan Strategi
dakwah,UMM Press,2010

Jalaludin Rahmat. Metedologi Penelitian
Komunikasi. PT Remaja Rosdakarya:
2005.

Morisan. jurnalistik televisi mutahir.
perdana media group : Jakarta: 2008

Muhammadiyah dan PDHI menjadi
contoh sinergi yang efektif (Effendi,
1984).

Tantangan Eksklusivisme dan Sumber
Daya Terbatas

Meskipun berbagai upaya telah
dilakukan, PITI masih menghadapi
tantangan dalam bentuk eksklusivisme
komunitas dan keterbatasan dana serta
tenaga. Beberapa warga masih menutup
diri dari interaksi lintas etnis karena
trauma sejarah dan prasangka yang belum
terselesaikan. Oleh karena itu, perlu
pendekatan jangka panjang berbasis
pendidikan dan pemberdayaan (Mulyana,
2005)

SIMPULAN

Integrasi sosial antara komunitas
Muslim  Tionghoa dan masyarakat
mayoritas di Kota Mataram dapat
terwujud melalui pendekatan dakwah
multi situs yang inklusif dan kontekstual.
PITI NTB memainkan peran kunci
sebagai fasilitator dakwah dan jembatan
sosial lintas etnis. Strategi dakwah yang
fleksibel dan berbasis komunitas terbukti
efektif dalam mereduksi segregasi sosial
serta membangun  harmoni  dalam
keberagaman. Ke depan, kolaborasi yang
lebih erat antara organisasi keagamaan,
pemerintah, dan komunitas lokal perlu
dikembangkan untuk memperkuat
integrasi sosial yang berkeadilan dan
berkelanjutan..

Mulyana deddy. Penelitian Kualitatif
Paradigm Baru Ilmu Komunikasi
dan Ilmu Social lainya.

Nurudin. Sistem Komunikasi Indonesia:
PT Rajagrafindo Persada: 2007.

Onong UchJana Effendi. Dinamika
komunikasi. Bandung  Remaja
Rosdakarya:1986.



Journal of Science and Social Research
August 2025, VIII (3): 5008 — 5013

ISSN 2615 — 4307 (Print)
ISSN 2615 — 3262 (Online)

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR

Rahmat Kriyantono. teknik  praktis
komunikasi. Jakarta kencana: 2007.

Wahyudi Jb.Media Komunikasi Massa
Televise.PT.Alumni.Jakarta:1986

Abdurrahman, Isa As-Salim, Manajemen
Rusulullah ~ Dalam  Berdakwah.
(Jakarta, Pustaka Azzam, 2001). Cet
ke-1.

Abdul Aziz, Jum’ah Amin. Prinsip dan
Kaidah Asasi Dakwah Islam. (Solo:
Eralntermedia, 2000). Cet ke-3.

Abdul Khaliq, Abdurrahman. Strategi
dakwah Syar’iyah. (Solo : CV.
Pustaka Mantiq, 1996). Cet ke-

Abdul Khaliq, Abdurrahman. Metode dan
Strategi  Dakwah Islam. (Jakarta:
Pustaka Al-Kautsar, 1996).

Harjani, Hepni Lc dan Drs. H. Munzier,
Suparta MA. Metode Dakwah (
Jakarta: Prenada Media, 2003). Cet
ke- L.

Nawawi, Hadari. Manajemen Stategi
Organisasi Non ProfitBidang

Pemerintahan dengan llustrasi di
Bidang  Pendidkan. (Yogyakarta:
Gadjah Mada Universitas Press,
2000 ). Cet ke-1.

Shihab, M. Quraish, Tapsir Al-misbah,

(Tangerang : Lentera Hati, 2005),
Cet ke- 4.
Surakhman, Winarno. Pengantar

Penelitian llmiah (Bandung: Tarsito,
1980). Cet ke-7.

Syamsudin, Din. FEtika Agama dalam
Membangun Masyarakat Madani.
(Jakarta: Logos, 2000). Cet ke-1.

Usman, Syarif Strategi Pembangunan
Indonesia dan Pembangunan dalam
Islam. (Jakarta: Firma Jakarta, 1998).

Wahib Al-Qahthani, bin sa’id bin Ali

wahif Al-qahthani, dakwah
islam dakwah Bijak.  (Jakarta:
Gema Insani Press, 1994).

Cet ke 1. Melayu. Cv. Dotplus,
Publisher



