
Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

August 2025, VIII (3): 5008 – 5013               ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

 

 

INTEGRASI SOSIAL MUSLIM-TIONGHOA DALAM GERAKAN 

DAKWAH MULTI SITUS 
 

Muliarta 

Universitas Islam Negeri Mataram, Mataram 

email: muliartaa73@gmail.com 

 

Abstract: This article explores the dynamics of social integration between Chinese-

Muslim communities and the indigenous Muslim majority in Mataram City through 

inclusive and multi-site da'wah strategies. The organization PITI (Pembina Iman Tauhid 

Islam) NTB plays a central role by developing contextual and community-based da'wah 

approaches. This study employs a descriptive qualitative method with data collected 

through interviews, observation, and documentation. The findings reveal that PITI NTB's 

da'wah strategies include ethnically based religious gatherings, cross-ethnic social 

programs, advocacy for converts, non-formal da'wah activities, and collaboration with 

indigenous Muslim leaders. Da'wah is conducted not only verbally but also socially and 

culturally, creating open and equal spaces for interaction between Chinese-Muslim 

communities and the wider society. Nevertheless, challenges such as exclusivism and 

limited resources persist. Strengthening inter-actor collaboration and ensuring program 

sustainability are therefore crucial to achieving broader and lasting social integration. 

 
Keywords: Social Integration, Da'wah, Chinese Muslims, Multiculturalism, PITI 

 

Abstrak: Artikel ini mengkaji dinamika integrasi sosial komunitas Muslim Tionghoa 

dengan masyarakat mayoritas Muslim pribumi di Kota Mataram melalui strategi dakwah 

yang inklusif dan multi situs. Organisasi PITI (Pembina Iman Tauhid Islam) NTB 

menjadi aktor utama dalam proses ini, dengan mengembangkan pendekatan dakwah yang 

kontekstual dan berbasis komunitas. Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif 

deskriptif dengan teknik pengumpulan data berupa wawancara, observasi, dan 

dokumentasi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa strategi dakwah yang dilakukan PITI 

NTB meliputi pengajian berbasis etnis, kegiatan sosial lintas etnis, advokasi mualaf, 

dakwah nonformal, hingga kolaborasi dengan tokoh Muslim pribumi. Dakwah yang 

dilakukan tidak hanya bersifat verbal, tetapi juga sosial dan kultural, sehingga 

membentuk ruang interaksi yang terbuka dan setara antara komunitas Tionghoa Muslim 

dan masyarakat mayoritas. Kendati demikian, tantangan seperti eksklusivisme dan 

keterbatasan sumber daya masih menjadi hambatan. Oleh karena itu, penguatan 

kolaborasi lintas aktor dan keberlanjutan program menjadi kunci keberhasilan integrasi 

sosial yang lebih luas dan berkelanjutan. 

 

Kata kunci: Integrasi Sosial, Dakwah, Tionghoa Muslim, Multikultural, PITI 

 

 

PENDAHULUAN 

  

Indonesia dikenal sebagai bangsa 

yang multikultural, terdiri atas beragam 

suku, budaya, agama, dan ras. 

Keanekaragaman ini menjadikan 

masyarakat Indonesia sebagai masyarakat 

majemuk. Clifford Geertz mendefinisikan 

masyarakat majemuk sebagai masyarakat 

yang terbagi dalam subsistem yang relatif 

berdiri sendiri dan masing-masing terikat 

dalam ikatan primodial (Nasikun, 2001: 

33). Salah satu etnis minoritas yang hidup 

berdampingan dengan masyarakat 

pribumi adalah etnis Tionghoa, termasuk 

di Kota Mataram, Provinsi Nusa 

Tenggara Barat (NTB). 

Berdasarkan data Badan Pusat 

Statistik NTB tahun 2021, jumlah warga 

keturunan Tionghoa di Kota Mataram 



Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

August 2025, VIII (3): 5008 – 5013               ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

 

 

tercatat sebesar 1,6 persen beragama 

Kristen, 1,06 persen beragama Buddha, 

dan sisanya beragama Islam. Namun, 

dalam kategori statistik, Muslim 

Tionghoa sering kali tidak dipisahkan dari 

umat Islam pada umumnya, yang secara 

keseluruhan mencapai 81 persen 

penduduk Kota Mataram. Kehadiran etnis 

Tionghoa di Indonesia, termasuk di 

Mataram, memiliki latar belakang sejarah 

panjang yang berkaitan dengan mobilitas 

dagang dan kolonialisme. 

Secara historis, etnis Tionghoa 

sering kali diposisikan lebih tinggi secara 

ekonomi oleh kebijakan kolonial, yang 

menerapkan politik devide et impera 

(politik pecah-belah) sehingga 

menimbulkan kecemburuan sosial dari 

penduduk pribumi (Zainal Asikin, 2004). 

Meskipun secara kuantitas etnis Tionghoa 

tergolong minoritas, namun mereka 

memainkan peran dominan dalam sektor 

ekonomi, termasuk di Kota Mataram. 

Data mencatat bahwa mereka menguasai 

hingga 87 persen sektor perdagangan 

strategis di kota tersebut. Penguasaan ini 

tidak jarang menimbulkan jarak sosial 

antara etnis Tionghoa dan masyarakat 

pribumi, terutama ketika ada stereotip 

bahwa mereka enggan berbaur atau 

tertutup terhadap integrasi sosial. 

Di tengah keterbatasan interaksi 

tersebut, organisasi PITI (Pembina Iman 

Tauhid Islam) hadir sebagai wadah yang 

bertujuan menjembatani relasi sosial 

antara Muslim keturunan Tionghoa dan 

masyarakat Muslim pribumi. PITI 

memiliki latar belakang pembentukan 

yang unik. Di NTB, PITI didirikan atas 

inisiatif tokoh-tokoh PDHI (Persaudaraan 

Djamaah Haji Indonesia) pada tahun 

1970, yang sebagian besar bukan 

keturunan Tionghoa. Tokoh-tokoh Islam 

ternama seperti KH. Abd. Kahar Muzakir 

dan Prof. Mukti Ali terlibat langsung 

dalam pendirian ini, menunjukkan adanya 

kepedulian besar dari kalangan Muslim 

terhadap integrasi sosial Muslim 

Tionghoa. 

Eksistensi PITI NTB menunjukkan 

dinamika tersendiri dalam proses 

pembauran. Meski organisasi ini 

mengalami pasang surut, PITI berperan 

sebagai jembatan interaksi antara etnis 

Tionghoa dan masyarakat mayoritas. 

Ceramah-ceramah keislaman yang 

disampaikan oleh Muslim Tionghoa 

mendapat respons positif dari masyarakat, 

menandakan adanya titik temu identitas 

keislaman yang memudahkan komunikasi 

dan pemahaman sosial. Bahkan, PITI 

NTB pernah berperan dalam meredam 

potensi kerusuhan massa akibat 

kesalahpahaman dalam kasus kebakaran 

Toko Gardena. Peran warga Tionghoa 

Muslim saat itu berhasil mencegah 

konflik lebih luas, karena suara mereka 

dianggap memiliki legitimasi sosial di 

tengah masyarakat Muslim. 

Namun demikian, proses integrasi 

sosial tidak dapat dilepaskan dari 

tantangan struktural maupun kultural. 

Masih terdapat dinding pemisah, baik 

secara simbolik maupun fisik, antara 

komunitas Tionghoa dan masyarakat 

pribumi. Hal ini diperkuat oleh 

ketidakpercayaan, stereotip, dan 

minimnya interaksi lintas etnis yang 

bersifat setara. Oleh karena itu, inisiatif 

lembaga seperti PITI menjadi sangat 

penting dalam menciptakan ruang dialog, 

memperkuat pemahaman antar kelompok, 

dan membangun fondasi integrasi sosial 

berbasis agama. 

Artikel ini akan mengkaji 

bagaimana peran PITI NTB dalam proses 

integrasi sosial Muslim Tionghoa, serta 

sejauh mana strategi keagamaan dapat 

menjadi medium pembauran dalam 

masyarakat multikultural. Kajian ini 

penting tidak hanya dalam konteks relasi 

etnis dan agama, tetapi juga dalam upaya 

membangun kohesi sosial di tengah 

keberagaman masyarakat Indonesia. 

 

 

METODE 

  

Penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif deskriptif dengan 

tujuan memahami secara mendalam peran 

organisasi PITI NTB dalam proses 

integrasi sosial Muslim keturunan 

Tionghoa dengan masyarakat Muslim 



Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

August 2025, VIII (3): 5008 – 5013               ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

 

 

pribumi di Kota Mataram. Pendekatan 

kualitatif dipilih karena penelitian ini 

berfokus pada dinamika sosial, nilai, 

makna, serta pengalaman partisipan 

 

Pengertian Dakwah 

Dakwah merupakan inti dari 

keberadaan Islam sebagai agama yang 

tidak hanya mengatur hubungan manusia 

dengan Tuhan, tetapi juga mengatur 

interaksi sosial dan kehidupan 

bermasyarakat secara menyeluruh. Secara 

etimologis, kata "dakwah" berasal dari 

bahasa Arab da‘ā–yad‘ū–da‘watan yang 

berarti menyeru, mengajak, atau 

memanggil. Dalam konteks keislaman, 

dakwah merujuk pada upaya mengajak 

manusia kepada kebenaran ajaran Islam, 

baik dalam bentuk akidah, ibadah, 

maupun akhlak. 

Quraish Shihab (2001) menjelaskan 

bahwa dakwah bukanlah sekadar seruan 

lisan, tetapi juga mencakup ekspresi 

tindakan, perilaku, dan keteladanan yang 

mencerminkan nilai-nilai Islam secara 

holistik. Dakwah dapat dilakukan melalui 

berbagai cara dan sarana, termasuk media 

massa, pendidikan, budaya, dan interaksi 

sosial. Dengan demikian, dakwah bersifat 

fleksibel, multidimensi, dan dinamis 

mengikuti perkembangan masyarakat. 

Azra (2003) memperkuat hal ini 

dengan menyatakan bahwa dakwah bukan 

sekadar aktivitas keagamaan, tetapi juga 

sebuah instrumen perubahan sosial. 

Dalam konteks Indonesia, dakwah sering 

kali menjadi agen reformasi moral, 

transformasi budaya, dan rekonstruksi 

nilai dalam masyarakat majemuk. Oleh 

karena itu, dakwah memiliki kedudukan 

strategis dalam membentuk etika publik 

dan kesadaran kolektif umat Islam. 

 

Tujuan dan Sasaran Dakwah 

Tujuan utama dakwah adalah 

menyampaikan risalah Islam agar dapat 

dipahami, diterima, dan diamalkan oleh 

umat manusia. Dakwah tidak hanya 

diarahkan kepada orang yang belum 

mengenal Islam (ghairu muslimin), tetapi 

juga kepada umat Islam sendiri agar lebih 

taat, memahami Islam secara mendalam, 

dan menjadikannya sebagai pedoman 

hidup (Nasution, 1990). Dengan kata lain, 

dakwah tidak hanya bersifat eksternal 

(eksternalisasi Islam ke masyarakat luas), 

tetapi juga internal (pembinaan terhadap 

umat). 

Al-Faruqi (1981) menekankan 

bahwa dakwah adalah upaya kultural 

yang berfungsi untuk menanamkan nilai-

nilai Islam dalam seluruh aspek 

kehidupan manusia. Tujuannya adalah 

terciptanya masyarakat yang adil, 

beradab, dan bertuhan, di mana nilai-nilai 

tauhid menjadi dasar segala bentuk relasi 

sosial. Dalam konteks global, dakwah 

juga berperan sebagai misi peradaban 

yang menekankan pada dialog antaragama 

dan pembangunan umat berdasarkan 

keadilan sosial. 

Dengan demikian, sasaran dakwah 

sangat luas, mencakup individu, keluarga, 

masyarakat, hingga struktur negara dan 

dunia global. Dakwah tidak bisa 

dilepaskan dari konteks zaman dan 

tantangan sosial yang dihadapi umat. 

 

Unsur-Unsur Dakwah 

Dalam kegiatan dakwah, terdapat 

beberapa unsur pokok yang harus 

diperhatikan agar proses penyampaian 

pesan Islam dapat berjalan efektif. Abdul 

Basit (2005) mengidentifikasi lima unsur 

utama dalam dakwah: da’i (subjek 

dakwah), mad’u (objek dakwah), materi 

dakwah, metode dakwah, dan media 

dakwah. Setiap unsur ini berfungsi secara 

interdependen, artinya keberhasilan 

dakwah sangat ditentukan oleh sejauh 

mana unsur-unsur tersebut mampu 

bekerja secara sinergis. 

Da’i sebagai pelaku dakwah 

memiliki peran kunci dalam 

menyampaikan pesan keislaman. Oleh 

karena itu, seorang da’i harus memiliki 

integritas moral, pengetahuan keislaman 

yang mumpuni, serta kemampuan 

berkomunikasi yang baik. Mad’u adalah 

pihak yang menjadi sasaran dakwah, dan 

oleh karenanya pendekatan terhadap 

mereka harus kontekstual dan sesuai 

dengan latar belakang sosial, budaya, dan 

psikologisnya. Materi dakwah harus 



Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

August 2025, VIII (3): 5008 – 5013               ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

 

 

bersumber dari ajaran Islam yang otentik 

dan disampaikan dengan bahasa yang 

mudah dipahami. Media dakwah 

mencakup seluruh saluran komunikasi 

yang digunakan untuk menyampaikan 

pesan Islam, baik itu secara tradisional 

maupun modern. 

 

Prinsip-Prinsip Strategi Dakwah 

Strategi dakwah harus berlandaskan 

pada prinsip-prinsip yang bersumber dari 

ajaran Al-Qur’an dan Sunnah. QS. An-

Nahl ayat 125 memberikan panduan 

mendasar dalam strategi dakwah, yaitu 

dengan hikmah (kebijaksanaan), 

mau‘izhah hasanah (nasihat yang baik), 

dan mujadalah (dialog) dengan cara yang 

terbaik. Thoha (2003) menyatakan bahwa 

strategi dakwah yang baik harus 

memperhatikan kondisi sosial budaya 

mad’u serta memanfaatkan pendekatan 

yang sesuai dengan tingkat penerimaan 

mereka terhadap pesan Islam. 

Prinsip dakwah yang strategis juga 

harus bersifat dinamis, adaptif terhadap 

perubahan zaman, serta memperhatikan 

teknologi informasi yang berkembang. Di 

era digital saat ini, pendekatan dakwah 

melalui media sosial dan platform digital 

menjadi bagian tak terpisahkan dari 

strategi dakwah modern. Dalam konteks 

ini, strategi dakwah tidak boleh bersifat 

dogmatis atau konfrontatif, melainkan 

komunikatif, dialogis, dan humanistik. 

 

Faktor-Faktor yang Mempengaruhi 

Strategi Dakwah 

Efektivitas strategi dakwah sangat 

dipengaruhi oleh berbagai faktor internal 

dan eksternal. Hidayat (2016) 

mengelompokkan faktor internal sebagai 

kualitas pribadi da’i, meliputi pemahaman 

keilmuan, keikhlasan, kemampuan 

komunikasi, serta keteladanan. Faktor 

eksternal meliputi kondisi sosial, politik, 

budaya, media, dan perkembangan 

teknologi informasi. 

Misalnya, dalam masyarakat yang 

terfragmentasi oleh arus globalisasi, 

dakwah harus hadir dengan narasi yang 

inklusif dan mampu menjawab 

kegelisahan spiritual maupun problem 

sosial umat. Situasi politik yang represif 

atau konflik sosial yang tinggi juga dapat 

menjadi hambatan dalam proses dakwah. 

Oleh karena itu, strategi dakwah harus 

mampu membaca realitas sosial-politik 

agar pesan Islam tetap dapat diterima 

tanpa menimbulkan resistensi. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

 

Penyelenggaraan Pengajian Komunitas 

Tionghoa Muslim 

Pengajian rutin yang 

diselenggarakan oleh PITI NTB tidak 

hanya berfungsi sebagai sarana 

pembelajaran agama, tetapi juga menjadi 

forum sosial yang mempertemukan 

berbagai lapisan masyarakat. Kegiatan ini 

dirancang dengan mempertimbangkan 

aspek budaya lokal Tionghoa, seperti 

penggunaan istilah yang familiar, 

pendekatan kekeluargaan, dan waktu yang 

fleksibel. Hal ini memperkuat identitas 

keislaman para mualaf Tionghoa dan 

menumbuhkan rasa memiliki terhadap 

komunitas Muslim (Abdurrahman, 2001). 

 

Pendakwah Berbasis Etnis Tionghoa 

Keterlibatan tokoh-tokoh Muslim 

dari etnis Tionghoa sebagai da'i memberi 

dampak signifikan terhadap keefektifan 

dakwah. Keberadaan mereka 

memudahkan proses komunikasi karena 

memiliki latar belakang kultural dan 

bahasa yang sama. Ini menghilangkan 

sekat psikologis antara da'i dan mad'u, 

yang dalam konteks dakwah lintas budaya 

sangat penting (Syamsudin, 2000). 

 

Kegiatan Sosial Lintas Etnis 

PITI NTB secara aktif 

menyelenggarakan kegiatan sosial seperti 

pembagian sembako, donor darah, dan 

kerja bakti bersama warga. Kegiatan ini 

tidak hanya membangun citra positif umat 

Islam di mata warga non-Muslim, tetapi 

juga menciptakan interaksi sosial yang 

setara dan saling menghargai. Dakwah 

melalui aksi sosial terbukti menjadi 

sarana efektif dalam membangun 



Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

August 2025, VIII (3): 5008 – 5013               ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

 

 

jembatan antar kelompok etnis (Amsyari, 

2010). 

 

Advokasi bagi Mualaf yang 

Menghadapi Penolakan Keluarga 

Banyak mualaf Tionghoa 

menghadapi tekanan dari keluarga yang 

belum menerima perubahan identitas 

keagamaannya. PITI NTB memberikan 

pendampingan spiritual dan sosial, serta 

mengupayakan mediasi keluarga. Strategi 

ini memperlihatkan bahwa dakwah tidak 

hanya tentang penyampaian pesan 

keagamaan, tetapi juga keberpihakan 

terhadap kemanusiaan dan hak individu 

(Khaliq, 1996). 

 

Dakwah di Tempat Non-Formal 

Salah satu strategi unik yang 

dilakukan adalah pelaksanaan dakwah di 

tempat non-formal seperti rumah, toko, 

dan tempat pertemuan keluarga. Cara ini 

menunjukkan fleksibilitas dakwah dalam 

menyesuaikan dengan konteks sosial 

kultural mad'u. Strategi ini sejalan dengan 

prinsip dakwah kontekstual yang 

mengedepankan kenyamanan dan 

partisipasi aktif komunitas (Khaliq, 

1996). 

 

Kolaborasi dengan Tokoh Muslim  

Pribumi 

Kerja sama PITI NTB dengan 

tokoh agama lokal dari kalangan pribumi 

menunjukkan bahwa integrasi tidak 

berjalan satu arah. Kolaborasi ini 

memperkuat jejaring dakwah dan 

mempercepat proses penerimaan sosial 

warga Tionghoa Muslim. Dukungan dari 

organisasi keagamaan besar seperti 

Muhammadiyah dan PDHI menjadi 

contoh sinergi yang efektif (Effendi, 

1984). 

 

Tantangan Eksklusivisme dan Sumber 

Daya Terbatas 

Meskipun berbagai upaya telah 

dilakukan, PITI masih menghadapi 

tantangan dalam bentuk eksklusivisme 

komunitas dan keterbatasan dana serta 

tenaga. Beberapa warga masih menutup 

diri dari interaksi lintas etnis karena 

trauma sejarah dan prasangka yang belum 

terselesaikan. Oleh karena itu, perlu 

pendekatan jangka panjang berbasis 

pendidikan dan pemberdayaan (Mulyana, 

2005) 

 

 

SIMPULAN 

  

Integrasi sosial antara komunitas 

Muslim Tionghoa dan masyarakat 

mayoritas di Kota Mataram dapat 

terwujud melalui pendekatan dakwah 

multi situs yang inklusif dan kontekstual. 

PITI NTB memainkan peran kunci 

sebagai fasilitator dakwah dan jembatan 

sosial lintas etnis. Strategi dakwah yang 

fleksibel dan berbasis komunitas terbukti 

efektif dalam mereduksi segregasi sosial 

serta membangun harmoni dalam 

keberagaman. Ke depan, kolaborasi yang 

lebih erat antara organisasi keagamaan, 

pemerintah, dan komunitas lokal perlu 

dikembangkan untuk memperkuat 

integrasi sosial yang berkeadilan dan 

berkelanjutan.. 

 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Hamidi,Teori Komunikasi dan Strategi 

dakwah,UMM Press,2010 

Jalaludin Rahmat. Metedologi Penelitian 

Komunikasi. PT Remaja Rosdakarya: 

2005. 

Morisan. jurnalistik televisi mutahir. 

perdana  media group : Jakarta: 2008 

Mulyana deddy. Penelitian Kualitatif 

Paradigm Baru Ilmu Komunikasi 

dan Ilmu Social lainya. 

Nurudin. Sistem Komunikasi Indonesia: 

PT Rajagrafindo Persada: 2007. 

Onong UchJana Effendi. Dinamika 

komunikasi. Bandung Remaja 

Rosdakarya:1986. 



Journal of Science and Social Research                          ISSN 2615 – 4307  (Print) 

August 2025, VIII (3): 5008 – 5013               ISSN 2615 – 3262  (Online) 

Available online at http://jurnal.goretanpena.com/index.php/JSSR 

 

 

 

Rahmat Kriyantono. teknik praktis 

komunikasi. Jakarta kencana: 2007. 

Wahyudi Jb.Media Komunikasi Massa 

Televise.PT.Alumni.Jakarta:1986 

Abdurrahman, Isa As-Salim, Manajemen 

Rusulullah Dalam Berdakwah. 

(Jakarta, Pustaka Azzam, 2001). Cet 

ke-I. 

Abdul Aziz, Jum’ah Amin. Prinsip dan 

Kaidah Asasi Dakwah Islam. (Solo: 

EraIntermedia, 2000). Cet ke-3. 

Abdul Khaliq, Abdurrahman. Strategi 

dakwah Syar’iyah. (Solo : CV. 

Pustaka Mantiq, 1996). Cet ke- 

Abdul Khaliq, Abdurrahman. Metode dan 

Strategi Dakwah Islam. (Jakarta: 

Pustaka Al-Kautsar, 1996). 

Harjani, Hepni Lc dan Drs. H. Munzier, 

Suparta MA. Metode Dakwah ( 

Jakarta: Prenada Media, 2003). Cet 

ke- I. 

Nawawi, Hadari. Manajemen Stategi 

Organisasi Non ProfitBidang 

Pemerintahan dengan Ilustrasi di 

Bidang Pendidkan. (Yogyakarta: 

Gadjah Mada Universitas Press, 

2000 ). Cet ke-1. 

Shihab, M. Quraish, Tapsir Al-misbah, 

(Tangerang : Lentera Hati, 2005), 

Cet ke- 4. 

Surakhman, Winarno. Pengantar 

Penelitian  Ilmiah (Bandung: Tarsito, 

1980). Cet  ke-7. 

Syamsudin, Din. Etika Agama dalam 

Membangun Masyarakat Madani. 

(Jakarta: Logos, 2000). Cet ke-1. 

Usman, Syarif Strategi Pembangunan 

Indonesia dan Pembangunan dalam 

Islam. (Jakarta: Firma Jakarta, 1998). 

Wahib Al-Qahthani, bin sa’id bin Ali 

wahif  Al-qahthani, dakwah 

islam dakwah  Bijak. (Jakarta: 

Gema Insani Press,  1994). 

Cet ke 1. Melayu. Cv. Dotplus, 

Publisher

. 


